

## Oasis, un metodo originale per il dialogo

Tranz-Magnis Suseno, gesuita tedesco che insegna filosofia a Giacarta da decenni; monsignor Paul Hinder, svizzero, che è vicatio apostolico per l'Arabia del Sud, Majdi Dajjat, laureato in economia, sposato con figli, che è uno dei dirigenti dell'Università di Madaba in dell'Iniversità di Madaba in Giordania; José Andrés Callego, professore di Storia a Madrid; Stratford Caldecott che insegna filosofia a Oxford; Malika Zeghal, tunisina, musulmana, che insegna ad Harvard... Sono solo alcuni dei volti della rete internazionale di Oasis, el partendo dal loro impegno che è possibile capire chi è Oasis. Infatti i anodazione culturale internazionale, creata dal cardinale Scola quando era Patriarca di Venezia e da lui tuttora presieduta, per promuovere la

conoscenza reciproca e l'incontro tra cristiani e musulmani, si propone prima di tutto come un «soggetto plurale», una rete di persone che, a partire dalle domande poste dalle circostanze storiche anche più scottanti, condivide esperienze e analisi per contribuire a costruire un vita buona personale e comunitaria, un passo dopo l'altro. Per Oasis l'incontro e la comunicazione autentica tra persone di diversa fede un passo de loi anno i ri cosassi della considera della comunicazione della comunicazione della considera dell concretamente attraverso la pubblicazione della rivista semestrale cartacea in quattro edizioni in lingue diverse (italiano; inglese-arabo; francese-arabo; inglese-urdu), la nevoletter online (in cinque lingue diverse), due collane di libri (una scientifica, una divulgativa), il sito internet el 'organizzazione di eventi internazionali. Strumenti che nel "ampas esnor resciuti, accolgono voci tempo sono cresciuti, accolgono voci de esperienze provenienti da tutto il mondo ed entrano nel dibattito culturale che scaturisce intorno all'attualità (i fermenti connessi alle rivolte arabe o alla crisi economica internazionale, ...) per lasciare emergere tutta l'ampiezza della provocazione in essi contenuta. Una provocazione che si sta dimostrando rivolta, pur in termini diversi, a chi vive sia in Oriente che in Occidente, una domanda che appare sottesa al

dibattito pubblico: «Che uomo vuole essere l'uomo del terzo millennio?». Negli anni alcune delle categorie introdotte da Oasis, come «meticciato di civilià e culture» oppure la «rilevanza culturale del Cristianesimo per l'Islam e viceversa» si stanno dimostrando utili a leggere i processi storic in atto e ad aprire un confronto a tutto campo con chi è interessato a lasciarsi interpellare. Ei n questo continuo lavoro di testitura di relazioni tra Est e Ovest, Sud e Nord del pianeta, anche le recenti esperienze a Tunisi, Beitut e Londra, sembrano confermare l'originalità e «praticità» del metodo di Oasis e dei suot ire punti chiave la comunione, per favorire la ricerca di un giudizio comune la testimonianza, intessa in senso fore come unica modalità adeguata di rapporto con la Vertia, l'universalità come orizzonte ampio nel quale situare analisi e proposte.



Nella sua recente visita a Londra il cardinale Scola ha riflettuto sui quattro cantieri di lavoro: libertà secolarizzazione e questioni etiche. È l'idea della nuova rilevanza culturale che possono avere i credenti gli uni per gli altri

# Cristiani e islamici, le sfide comuni

#### Alberti. «Con il tempo siamo giunti a una reciproca fiducia»

Alsemine Alsemi

Alsemine a presentare la Fondazione internazionale Oasis con la vau a rivista edita in più lingue, il cardinale Scola ha richiamato e approfondito le motivazioni su cui si basa l'incontro e i dialogo con le altre religioni e in particolare con i musulmani ormai da tempo così presenti anche in Italia. Ha parlato della comune umanità e della cultura come terreno di incontro, ha proposto come campi in cui lavorare i "4 cantieri": li-bertà religiosa; crisi economica secola:

così presenti anche in Italia. Ha pariato della comune umanità e della cultura come terreno di incontro, ha proposto come terreno di incontro, ha proposto come terreno di incontro, ha proposto come terreno di una contro di contro di prance di calcia di contro di prance di nella di contro di grande chiarezza per chio pera oggi nel campo del dialogo interreligioso. E in Diocesi di Milano! In quanto collaboratore per il settore islam in Diocesi e per il Cadr (Centro ambrosiano per il dialogo con le religioni), certo di interpretare i sentimenti di chi è impegnato nello stesso campo, ritengo di poter dire che ci siamo ritrovati pienamente nelle linee tracciate dall'Arcivescovo. L'impegno di anni per l'incontro con i musulmani va prio nel seuso e nello spirito sono con contro di mentio di contro di ardinale Martini nel famoso Discorso al·la città del 1990 «Noi e l'Islamo Grazie alla sinergia tra tanti canali di formazione e impegno obsorba con contro di sissodato il terreno, circa 25 anni fa si è cominciato a cercare di fare cultura di dialogo andando ad incontrare personalmente i responsabili dei Centri islamici che sono in Diocesi di Milano, stabilendo così buoni rapporti. Con il tempo si è giunti a una reciproca fiducia. Ancora di più, si è lavorato sull'umania di tanti immigrati musulmani che incontravano concretamente il mondo cattoli: nel marcoli per la prepia di aliago della Chiesa cattolica nei primi anni, e più

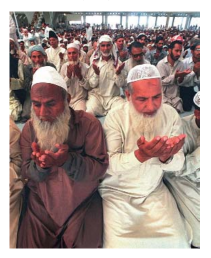
avanti dei cristiani di più confessioni. Questa cultura di rispetto e stima reciproci si è cercata anche mentre si volgevano le visite natalizie alle famiglie, bussando anche alle porte dei musulmani che si incrociavano nei palazzi delle no-stre città; nella quasi totalità si è ricevuti e nasce amicizia. Così come la presenza di ragazzi musulmani nei nostri oratori ha dato motivo di esprimere valori comuni nel rispetto delle differenze. L'accromani di segmenta di sull'amore. Cli incontri nelle parrocchie, nelle scuole, in enti vari, per formare all'incontro con i musulmani, stanno portando i primi frutti per quel dialogo dei piccoli passi fatto tra geriazzione fondata sull'amore. Cli incontri nelle parrocchie, nelle sucule, vicini di casa, compagni di lavoro e di studio. Putrtoppo queste esperienze non sono ancora conosciute in tutta la Diocesi. Un impegno sempre necessario. C'e ancora molto da farre a tutti i l'incli, dal mondi dell'educazione dei ragazzi al cri del lavoro, del dolore, della solidarietà, inserendoci so partattutto nei 4 campi indicati dall'Arcivescovo, affinche il dialogo non resti generico e superficiale, ma sia profondo: potersi conoscere raz contare gli uni gi altri, poter operare insieme per il bene comune.

Dialogo che, nella nostra società, diventi una forma mentis, una nuova cultura, se per cultura possismo intendere un modo di vivere significativo, potrando nella società i valori che i a animano nel confronto e nel rispetto reciproci, Personalamo chiamna al de logo da Cristo stesso e che l'azione pastorale con i suoi progetti creativi può solo scatturire da questa convinzione, e diventare annuncio della speranza che è in noi. avanti dei cristiani di più confessioni.

ranza che è in noi. La certezza del sostegno e degli insegna-menti che il Cardinale, con la sua speci-fica esperienza anche in questo campo, non ci farà mancare, ci saranno di spro-ne per un impegno sempre più concreto. "collaboratore per il settore islam in Diocesi e per il Cadr

divedì 15 novembre il cardinale Angelo Scola a due incontri di presentazione della Fondazione internazionale colsi, da lui fiondata e presieduta: al mattino a Westminste, la sede del Parlamento, è intervenuto a un seminario; nel pomeriggio ha preso parte a una conferenza pubblica presso l'Heythrop College, uno dei college dell'Università di Londra (testi evinco). Parlare di meticciato a Londra è descrivere un fatto che è sotto gli occhi di tutti: la città più cosmoplita del mondo ospita infatti tutte le etnie, culture e religioni. Ma, ben oltre la vecchia impostazione "multi-culti", ciò non avviene senza difficoltà e conflitti. Ecco perchè è necessario riandare alle ragioni della convivenza tra diversi che il cardinale Scola, nel suo intervento alla House of

Lords, ha individuato nel bene pratico dell'essere insieme. Un testo fondativo, che per Oasis rappresenta un ulteriore passo: senza dimenticare il mondo a maggioranza musulmana e le comunità cristiane che vi vivono, ma anzi in forza di quell'esperienza, la Fondazione lancia una riflessione sulle sidae che attendono l'Occidente e i suoi modella sia lezione all'Heynthop Colleg. L'Arcivescovo ha riflettuto in modo più specifico sui quattro cantieri di lanoro comuni che attendono cristiani e musulmanii libertà religiosa, crisi economica, scolarizzazione e questioni ette. E l'idea della muova rievanza culturale che cristiani e mis en in servizione della muova rievanza culturale che cristiani e mis en in servizione e misulia con controle della muova rievanza culturale che cristiani e misulia en in servizione e questioni et in controle della muova rievanza culturale che cristiani e misulia en in controle della muova rievanza culturale che cristiani e misulia en in controle della muova rievanza culturale che cristiani e misulia. za culturale che cristiani e mu sulmani possono avere gli uni per gli altri. Proprio a partire da questa riflessione, Milano Sette in questa pagina avvia una ri-flessione.



#### **Mohsen.** «Considerare l'altro come un fratello»

DI MOUELHI MOHSEN \*

DI MOUELHI MOHSEN \*

\[ \int \text{in time limits of the l

universali e definitive di salvezza: se non si vuole giungere a nuovi scontri, occorrerà promuovere con forza un serio e corretto dialogo interneligioso». Ciò che mi piace in questa dichiarazione è l'uso della pracia interreligiojas.

mi piace in questa dichiarazione è l'uso della parola interreligioso che si oppone a multireligioso, perché quest'ultimo termine indica staticità mentre il primo, indica movimento, scambio di idea e aggiungo relativizzazione delle certezze intrinseche ad ogni credo, perché siamo diversamente credenti, ma decisamente credenti, ma decisamente creature di Dio (chiamiamolo come vogliamo). Relativizzare mi fa venire in mente il termine inglese "relative" che vuol dire parente, il che implica una relazione di parentela fra i dialoganti, perché appartenenti al genere umano. Il punto di partenza è considerare l'altro come fratello e questo vuol dire non mettere in primo luogo la propria identità costituita da elementi che non abbiamo seclu. Cassenza di dialogo è suicidio, perché la difesa delle peculiarità identitarie ha portato allo

sciovinismo, apartheid, genocidi, razzismi, guerre civili, muri che si alzano, pulizie etniche, olocausti erigetto dell'altro. se'el i Signore avesse voluto, arrebbe fatto del genti una sola comunità. Le varie comunità sussistono invece si confrontino en essuna prevaricaziones (Coserio e corretto virtano di peccare di autostima e delliro di omipotenza. È stupido negare che non ci siano degli zoccoli duri, ma quello che emerge da queste lodevoli iniziative è la cultura del dialogo che passa dall'accoglierza, alla tolteranza, al arispetto, alla comprensione della cultura altrui secondo un equilibrio determinato dal concetto che ogni strada religiosa o cultural e è comunque una per portare a Dio. Meno parliamo e più aumentano i problemi. Il dialogo non sarà più: io, mio, fammi, dammi, ma noi, nostro, facciamo, diamo, ecc. Col dialogo possiamo con-vivere, con-dividere per convincere cioè vincere in persupposto che il dialogo non è neanche sincretismo, ma tentativo di capire l'altro e le sue peculiarità. La discussione con chi condivide le tue sciovinismo, apartheid, genocidi

partenza, non e neanche sincretismo, ma tentativo di capire l'altro e le sue peculiarià. La discussione con chi condivide le tue stesse idee non può essere chiamata dialogo, perhe dobbiamo distinguere fra la conversazione che e un semplie e sambio di opinione e il dialogo che parte dalla diversità per diventare comunità. Lo scopo del dialogo non è uno scambio di opinione ma è uno stumpetto per del dialogo non è uno scambio di opinione, ma è uno strumento per raggiungere la pace, il grande Mandela diceva: «la pace è un sogno e per raggiungerla si deve sognare». Noi nel forum delle religioni sitamo investendo sui giovani per realizzare questa auspicata "pace" fra gli uomini. "Vicario generale della Confraternita Sufi Jerrahi d'Italia

#### Consiglio pastorale diocesano a Triuggio l'1 e 2 dicembre

P1 e 2 dicembre

I tema dell'iniziazione cristiana, dopo il Consiglio presbiterale diocesano, verrà ripreso negli altri organismi di partecipazione della Diocesa, a partire dal testo di riferimento predisposto dal Consiglio episcopale milanese.
Trattera la questione dell'inizazione cristiana anche la nona sessione del Consiglio pastorale diocesano (VIII mandato),
convocata per sabato 1 e domenica 2 dicembre presso la VIIla Sacro Cuore di Triuggio - Tregasio.

gasio. I lavori, che saranno presieduti dall'Arcivescovo, cardinale An-gelo Scola, avranno inizio alle ore 15 di sabato e si conclude-ranno alle ore 13 di domenica.

### Presbiterale. Iniziazione cristiana in diocesi, un confronto da proseguire

la giornata di martedi 20 no-vembre, presso il Seminario di San Pietro in Seveso, si è riunito il Consiglio presbiterale diocesano, presieduto dal-l'Arcivescovo, cardinale Angelo Scola, per riflettere sul tema dell'iniziazione cri-stiana, a partire dal testo di riferimento scritto dal Consiglio episcopale milane-se. Monsignor Pierantonio Tremolada, Vicario episcopale per l'evangelizzazio-ne e i sacramenti, ha introdotto la ses-sione riprendendo il significato dell'ini-ziazione eristiana, così come è stata qua-lificata dallo stesso Arcivescovi: «L'in-troduzione e l'accompagnamento all'in-troducione e l'accompagnamento all'in-troducione di supprendenta di significa-tione eggini parola ha un servici. El in-contro con una persona. Gesì Cristo. che evviene oggi, conretamente, attraverso la comunità cristiana, la Chiesa, la qua-le si impegna ad introdurre e ad ac-

compagnare al Signore tutti coloro che desiderano accostarsi a Lui.

compagnare al Signore tutti coloro che desiderano accostarsi a Lui. In questo cammino, in cui il protagonista principale e lo stesso Spirito di Gesu, giocano un ruolo del tutto particolare i sacramenti del Battesimo, della Confermazione e dell'Eucaristia. La Diocesi ambrosiana, recuperando l'ispirazione catecumenale, ha intrapreso negli ultimi ami un profindo ripensamento dell'tinerario di introduzione al-la fede dei bambini edei ragazzi e ha presentato una sus strutturazione per il periodo che va dai o il 14 anni, cote dal Battesimo - ancora richiesto da molti genitori nei primi mesi di vita dei propri figli-fino alla preadolescenza. La presenza di bambini che non ricevono subito il Battesimo, ma lo domandano - direttamente o tramite i genitori - in et ascolare, mostra la diversa situazione che si evenuta a creare anche nelle mostre comunità cristiane e la validità della scel-

ta catecumenale.
Partendo da una attenta considerazione del lavoro svolto in Diocesi, l'Arcivesco-vo, unitamente al Consiglio episcopale milanese, ha offerto ai membri del Consiglio presbiterale diocesano alcune indicazioni di riferimento, specialmente a riguardo della comunità cristiana, chi manta a asostenere in modo credibile eattraente la domanda che i genitori porsono quando ricedioni le Battesimo per i propri figli. Ciò risulta assolutamente necessario in questo tempo in cui, almeno nella nostra Diocesi, si assiste au-mas speciale forma di secolarizazione. Molti adulti, infatti, domandano ancora alla chiesa di accompagnare i propri figli alla fette, ma essi stessi necessiana la chiesa di accompagnare i propri figli alla fette, ma essi stessi necessiano propri figli alla fette, ma essi stessi necessiano si consolare di consolario propri figli alla fette, ma essi stessi necessiano si consolario propri figli alla fette, ma essi desi di tradizione, speciale di convinzione, capace di una reale e concreta testimonianza cristiana.

Gli interventi dei consiglieri hanno espresso il proprio parere in merito all'ordine dell'amministrazione dei sacramenti della Cresima e dell'Eucaristia, da
celebrasi entro il periodo dell'infanzia.
I Consiglio, ribadendo l'importanza della riscoperta del cammino unitario dei sacramenti dell'inziazione cristiana e la centralità dell'Eucaristia, ha manifestacaramenti dell'inziazione ristiana e la centralità dell'Eucaristia, ha manifestanie con consignato del consistenza del preghiera del seprime la formula che nel Battesimo dei bambini ritroduce la Preghiera del sigone: «Questi bambini, rinati nel Battesimo, vengono chiamati e realmente sono figli di Dio. Nella Con-fermazione riceveranno la pienezza del-to spirio santo e, accostandosa il alta-to. Spirio santo e, accostandosa il alta-resa del suo sartificio», cio e all'Eucaristia. A prescindere dalle decisioni che ver-ranno prese circa la collocazione dei sa-cramenti, il Consiglio presbiterale ha sug-

gerito all'Arcivescovo di promuovere u-na prosecuzione, nei modi e nei tempi na prosecuzione, nei modi e nei tempi da lui ritenuti opportuni, del confronto sull'iniziazione cristiana, toccando soprattutto alcuni aspetti: favorire nelle comunità cristiane la consapevolezza di essere chiamate a vivere come vere comunità educanti, offrendo un'immagi-ne conforme a quella consegnata dal Vangelo; curare l'accoggienza e il conivolemento del giornio e a partire alla fa. Vangelo; curare l'accoglienza e il coin-volgmento dei genitori a partire dalla fa-se battesimale e delle prime età; prov-edere alla formazione iniziale, integra-le e permanente, dei catechisti e delle al-tre figure educative; valorizzare le espe-rienze vissute in Diocesi nell'ambito del-la sperimentazione, e anche fuori da es-sa, in ordine alla formazione dei cate-chisti e alla redazione di strumenti e sus-sidi adeguati.

don Ettore Colombo segretario Consiglio presbiterale diocesano